Bilim Diisiince ve Sanatta

CIZRE

(Uluslararast Bilim Diisiince ve Sanatta Cizre Sempozyumu Bildirileri)

Editor
M. Nesim Doru

istanbul-2012



Ziyauddin ibnu’l-Esir ve Oliimsiiz Eseri el-
Meselu’'s Sair fi Edebi'l-Katibi ve’s-Sair

Yakup Civelek-Hitit Universitesi

Abstract

Ziyauddin Ibnu'l-Esir and his timeless work al-Meselu’s-Sair

Ziyauddin Ebii'l-Feth Nasrullah bin Muhammed, from Generation of scientists in
Cizre and The youngest of the brothers Esiruddin was born at 558 / 1163 in
Cizre.

He is an ocean in the areas of Islamic history and Hadith as his older brothers.
He is a great scientist that offered important contributions to the field of Arabic
literature and Arabic rhetoric. el-Meselu-s Sdir fi Edebi-1-Kétibi ve's-Sdir, the
work of his most important and the main sources of Arabic rhetoric has
maintained its value and importance to the present day.

Although there were some studies and research in the Arab world about this
book, that introduced him to the world of science, there isn’t an important work
in our country, even in the article level. Ibnu’l-Esir, who studied and examined
the works of the earlier scholars of language and rhetoric, decided to write el-
Meselu’s-Sair, for resolve of lacks and deficiencies in this area.

In this paper, with Ziyauddin Ibn al-Athir, famous scholar of Cizre and his
scientific personality will be mentioned and referred in general, At the same
time, His encyclopedic work of Arabic language and culture such as language,
literature, rhetoric will be discussed widely and this work will be introduced to
the world of science in our country and academic circles. And in this paper will
be referred to its contributions that has made to the world of science.

Girig- Cizre Sehri

Cizre sehri adinin as1l adi, kurucusu olan Tbnu Omer’e nisbet edileren Ceziretii ibnu Omer’den
almig, bu isim zamanla Cizre adina déniigmiistiir.’ Bu ibn Omer’in kim oldugu konusunda tarihi ve
cografi kaynaklar ittifak halinde degildir. Bu konuda dért Ibn Omer’en sbz edilir. Tbn Hallikén, gehrin
kurucu konusunda Vakudi*nin rivayetini esas alir ve sehrin Abdiilazizb. Omer el-Berkaidi tarafindan
kuruldugunu belirtir.> Kurucu konusunda farkh kisilerin adlarmin gegmesini, bu kigilerin sehrin iman
ve yonetiminde gesitli zamanlarda etkin olmalarina baglamak miimliindiir.’

V' yakiit el-Hamevi, Mu'cemu I-Buldén, Beyrut, 1957,11, 138; Isidm Ansiklopedisi, 111, 152; Déiretul-Madrif, V1.451.

2 [bn Hallikén, Vefeydti'l-A'vén, (nsr. Ihsan Abbas), Beyrut, 1968-72, 111, 349; IV, 143; Ebii'l-Fid4, el-Muhtasar, Beyrut, ts,
I, 154; Zchebi, Tezkiretii'i-Huffiz,Hzy daxib M, 1955, s. 1400; Zehebi, Siverii A'ldmi'n-Niibeld,Beyrut, 1410, XXIi,
355: Tbn Abdi'l-Hadi, Tabakiti Ulemdi'l-Hadis, Beyrut 1409/1909, IV, 181; ibn Kesir, el-Bidiye ve’n-Nihiye, Beyrut,
1977. X11, 139.

3 Kemal Sandikgi, “Cizre'nin Yetistirdigi Onemli lim Adamlan; fzzeddin ve Mecdiiddin fbni'l-Estr Kardegler”, Hz
Nuh 'tan Giinimiize Cizre Sempozyumu, tstanbul 1999, s. 89-90.

515



Bu sehir islam tarihinde adim gesitli vesilelerle duyurmasina ragmen, asil gdhretini Tbnu’l-Esir
kardeslerle kazanmigtir, O dénemde Cizre’de ilim merkezleri ve ilim adamlarnin fazla oldugu, dort
medrese, seksen de mescid bulundugu kaynaklarda yer almaktadir.' Tbnu’l-Esir kardeglerin yagadigi
dénemde XII. asrm sonlan ile XTI astin baglarinda Cizre’de yasayan ibnu’l-Esir kardesler Cizre
Tarihine damgalarim1 vurmusglardir. Cizre denilince bu kardegler daima anilmugtir. Bu ii¢ kardegin en
biiyligi Mecdiiddin hadis, fikih ve Arapga; ortancasi Izziiddin, tarih ve rical; en kiigiigii ve
tebligimizin konusunu olusturan el~Meselii’s-Sdir yazan Ziyaiiddin de edebiyat ve belagatta otorite
kabul edilmiglerdir.

Ziyauddin ibnu’l-Esir’in Hayati ve Edebi Kisiligi
Hayati

Babasi Esiriiddin Muhammed b. Abdulkerim eg-Seybani’dir. Mu-sul atabekleri déneminde 1150
civarinda Ciz-re’nin ydnetimine getirilmigtir. Bagar ve kazandigi giiven iizerine Kut-biiddin Mevdiid
onu Musul’a g¢agirarak hazinenin bagina getirmigtir. Babasi Muhammed b. Abdulkerim, hem
Kutbiiddin Mevd{id’un tam giivenini hem de &dil yonetimi sayesinde hallka nezdinde biiyiik bir itibar
kazandif Igin "gok sevilen, sayilan, temiz, saygideger, gozde" manalarina gelen Esiriid-din lakabs ile
anmlmigtir, Bu dénemde Semseddin, Fahreddin, Seldhaddin, Nireddin gibi lakaplar yaygin bir sekilde
kullamlmigtir, Tbnu’l-Esirler’den ii¢ kardes de Mecdiiddin, izzeddin ve Ziyiiiddin lakaplariyla
anilmiglardir. Babalar-nin Esiriiddin lakab: ile amilmasindan dolay: kendisinden sonra ofullani da
bnu’1-Esir lakabiyla anilmig ve bu isimle géhret bulmuglardir.

Egitimini Musul’da tamamlammg, 3000 hadis ezberlemis Miitenebbi, Ebii Temmam ve Buhturi,
Miiberred, Ibn Cinni, Meydéni, Ebii’l-Ferec el-Isfahini, Hariri, Ebfi Temmam, Ebii’1-Al4 el-Maéri gibi
pek ¢ok edip ve gairin eserlerini okumugtur.

Ziydeddin, Musul’da tahsilini tamamladiktan sonra 587°de (1191) o siralar Haglilar’a kars1
yapacag1 savas hazirliklarinda bulunmak fizere veziri Kidi el-Fazil ile Suriye ve Filistin taraflarina
gelen Seldhaddin Eyy(ibi’nin hizmetine girmek i¢in Sam’a gitmigtir. Bir siire Salahaddin’le birlikte
kaldiktan sonra, onun oglu el-Melikii’l-Efdal’in daveti Gizerine $am’a gitmigtir. Onun hizmetinde ¢ok
sikintili donemler gecirdi. Bir siire Misir’da kaldi. 607 (1210) ile 617 (1220) yillan arasinda Musul,
Erbil, Sincar ve Bagdat arasinda dolagti. Nihayet 618 (1221) yilinda Musul Emiri’nin hizmetinde
¢alisti. 637 (1239) yilinda clgi olarak gonderildiii Bagdat’da hastaland: ve nihayet yirmi dokuz yilim
tahsil otuz bir yilhm tehlikelerle dolu bir siyaset, geri kalan on dokuz yilim da kitiplik ve ilmi
faaliyetlerle gegirdigi yetmis dokuz yillik émriiniin so-nu olan 29 Rebiiilahir 637 (28 Kasim 1239)
Pazartesi giinii Bagdat’ta vefat etti.’

Ibnu’l-Esir lakab: ile (kiinyesi) meshur {i¢ kardegin en kiiciifii olan Ziyaiiddin Ebii’l-Feth
Nasrullah b. Muhammed 558 (1163) yihinda o zamanlar Ceziretii ibn Omer veya el-Ceziretii’l-
Omeriyye diye bilinen bugiinkii Cizre’de dogdu. Ailesinin Seybén kabilesine mensubiyeti sebebiyle
Seybéni kendisinin Cizre’de dogmas: sebebi ile Cezeri nisbeleri ile de anilmaktadir. lim ve edebiyat
diinyasindaki parlaklip1 sebebiyle ise kendisine Ziyiiddin lakab: verilmigtir.*

Edebi Kigiligi

Ibnu’1-Esir, bir edebi elegtirmen olarak gerek gagdaglarim gerek dnceki alimleri elestirmekten,
yanliglarin1 dile getirip, bunlarn dogrusunu belirtmekten g¢ekinmemigtir. Onun elegtirideki temel
prensibi, dil ve edebi bakimdan hatal1 kullanim olmas:dir. Elegtirilerini bir tarafgirlik anlayigina gére
degil, bizatihi, kural ve tammlara uymadigr igin yapmugtir. Inceledigi kisi ya da kitaplara yaptig
yenilik ve ya kusuru onun igin 6n plandadir. O sevdigi, évdiigii yazarlar gerektifinde elestirmekten

! Semir Said Keccil, "Mecdiiddin ibnii'l-Esir ve Menheciihii fi't-Te'lif, Mecelleti - Mecmai'l-Lugati'l-Arabiyye bi-Dimagk,
8y.65, c. IV, s, 624, dipnot 16.

1 Tagkdpriizade, Mifiahu's-Saade, 1221,222.

*  Hulusi Kilg, “Ziyaiiddin Ibnu’l-Esir®, Dicle Universitesi ila.hiyat Fakiiltesi Dergisi, Diyarbalar c. I, (1999), 5. 31-32.

*  Hulusi Kilig, “Ziyaiiddin Tbnmu’l-Esir ve Arp Edebiyatindaki Yeri”, Hz. Nuh ‘tan Giintimiize Cizre Sempozyumy, istanbul
1999, s. 105-106.

516



geri durmaz. Ornegin Hamése sahibi Ebl Temméim’a hem hayrandir hem de hatasim gérdiigiinde
elestirmekten gekinmez. Yine elestirdigi ve 6vdiigii ediplerden bir bagkas1 Ebi Ishak es-Sabii’dir.!

Ibnu’1-Esir kitabimn énséziinde, “Fikih igin hiikiimler ve delillerin hiikiimleri ne konumdaysa,
ne 6nem ifade ediyorsa, beyan ilmi de nazm ve nesir i¢in o denli énem arzetmektedir.” diyerek beyan
ilminin énemine dikkat ¢ektikten sonra beyan ilmi konusunda yazilan eserleri gbzden gecirdifini ve
eksikliklerine bunlardan sadece Ebii’l-Késim Hasan b. Bigr el-Amidi’nin e/-Muvdzene beyne Ebi
Temmdm ve'l-Buhturi’si ile Muhammed Abdullah ibn Sinan el-Hafici’nin Sirru’l-Fesaha’sindan
bagka bu konuya temas eden eserin olmadigim bu ilimdeki eksiklikleri giderip tamamlamak igin kitabi
yazdigim ifade etmektedir.? Bu konuda ibn Isa er-Rummani, el-Caliz, Kudame b. Ca’fer, Ebu Hilal el-
Askeri gibi énde gelen edip ve dilcilerin sézlerini, eserlerini aragtirdiini, Ibn Mu’tezz’in el-Bedii 'si,
Abdiilaziz el-Ciircani’nin el-Vasita beyne’l-Mutenebbi ve Husumihi’si, Hatimi'nin Hilyetu'l-
Muahdara’s1, Abdulkahir el-Ciircani’nin Delailu’l-I'caz ve Esraru’l-Belaga’si gibi eserlerini

aragtirdigimi belirtmektedir.
Uslubu

Ibnu’l-Esir’in risilelerinde kullancign iisliib ile kitaplarindaki {isldp birbirinden farklidur.
Risdlelerin Kadi el-Fizil'm etkisinde kaldifim1 sdylemek miimkiindiir. Kendini Kéadi el-Féadil’dan
{istiin géren ve onunla yarig eden Ibnu’l-Esir, eserlerinde edebi sanatlarm daha az kullaniimasmm
istemekte, ancak divani nesirlerinde ve ihvéniyatinda seci ve edebi sanatlan ¢ok kullandif
goriilmektedir. Kendini yeni bir ekoliin dnciisii oldugunu ve nesri sunilikten kurtardifim sdylemesine
ragmen Kidi el-Fzil derecesinde iinlii bir kétip olamamig ve resmi ve ihvniyat tarzindaki miingeati
Divanu't-Terdssul’inde toplanmgtir. Bunun bir kismu Resdilii [bni’l-Esir adiyla yaymlanmstir.

Eserleri

Asagida miistakil baghk altinda ele alacagimz i¢in, burada el-Meselsi 's-Sdir’den s6z etmeyecek,
belli bash eserlerini kisaca adlarini kayt edecegiz.’

1-el-Vegyii’I-Merkiim fi Halli'l-Manziim: el-Meselu’s-Siir’ in bir zeyli konumundaki bu eser bir
mukaddime ve li¢ fasildan olugmakta ve birinci fasil siirler, ikinci fasil da ayetlerin, iigiincii fasil da ise
hadislerin hallini/¢dziimii ele alinmaktadar.

2- el-Cdmiu l-Kebir fi Sindati’l-Manziim minel-Keldmi ve’1-Mensiir: Aidiyeti konusunda farkh
goriigler bulunan bu eseri, sa-dece. Kalka§eqdi Ziyaeddin, Ibnu’l-Esir’e nisbet edilmektedir. Katib
Celebi ise eseri ortanca kardeg Izzeddin Ibnu’l-Esir’in eserlerinden bir derleme olarak kabul
etmektedir.

3-el-Istidrdk fi Reddi ald Risdleti Ibni’d-Dehhdn: Tbny’l-Esir, Ibnii’d-Dehhan’a karst Ebu’t-
Tayyib el-Miitenebbi’yi miidafaa etmek igin bu eseri yazmgtir. Eser Hifni Muhammed Serif
tarafindan yayimlanmgtir.

4-Resdilii Ibnu’I-Esir: Divanu 't-Terassul isimli eserinin bir kismdir.

6. Risdletii’l1-Ezhdr.

7- Kifdyetli't-Talib fi Nakdi Keldmi’s-Sdir ve’l-Katib*

El-Meselii’s-Sdir fi Edebi’l-Katibi ve’s-Sair

Genel Ozellikleri

Ziyaiiddin’in en dnemli ve Arap belagatinin temel kaynaklan arasinda yer alan eseri, el-
Meselu’s Sdir fi Edebi-l1-Kitibi ve g-Sdir adh eseri giiniimiize kadar degerini ve 6nemini korumugtur.
Arap diinyasinda el-Meselu’s Sdir kimi ¢aligmalar ve aragtirmalar bulunmasina kargin, Ziyaiiddin’e

el-Meselu’s-Sdir, 1, 0,12, IT1, 108, 1V, 8

el-Meselii’s-Sdir, (tah. Ahmet el-Hufi-Bedevi Tabane), Daru Nahdati Masr, trs, I, 33-34.

Katip Celebi, Kegfii’z-Zunun, I, 571, II, 1352, 1514, 1586, 1656.

bnu’1-Bsir’in bu eserleri ve diger yazma eserleri hakkinda genis bilgi igin bkz. Kilig, “Ziyaiiddin fbru’1-Esir”, 34-37.

E I

517



ilim diinyasina tamtan bu eseri iizerinde iilkemizde makale diizeyinde de Onemli bir c¢aligma
bulunmamaktadir. ibnu’l-Esir hakkinda yazilan makalelerde eserleri zikredilirken, arasinda Ahmed el-
Hufi ve Bedevi Tabane’nin tahkikiyle 4 cilt olarak Daru Nahdati Misr tarafindan yaymlanmigtir.

Tbnu’1-Esir kitabimn $nséziinde, “Fikih igin hiikiimler ve delillerin hijkiimleri ne konumdaysa,
ne 6nem ifade ediyorsa, beyan ilmi de nazm ve nesir i¢in o denli 6nem arzetmektedir.” diyerek beyan
ilminin énemine dikkat ¢ekmektedir. Daha sonra beyan ilmi konusunda yazilan eserleri gbzden
gecirdigini ifade eden Ibnu’l-Esir eksikliklerine ragmen sadece Ebii’l-Kdsim Hasan b. Bisr el-
Amidi’nin el-Muvdzene beyne Ebi Temmém ve'l-Buhturi’si ile Muhammed Abdullah ibn Sinan el-
Hafici’nin Sirru 'I-Fesaha’sindan bagka bu konuya temas eden eserin olmadifim agiklamaktadir. O bu
ilimdeki eksiklikleri giderip tamamlamak igin kitabmm yazdifim ifade etmektedir. Bu konuda Ibn Isa
er-Rummani, el-Cahiz, Kudame b. Ca’fer, Ebu Hilal el-Askeri gibi énde gelen edip ve dilcilerin
sozlerini ve eserlerini inceleyen miiellif, Ibn Mu’tezz’in el-Bedii’si, Abdiilaziz el-Ciircani’nin el-
Vasita beyne’l-Mutenebbi ve Husumihi’si, Hatimi’nin Hilyetu’[-Muahdara’si, Abdulkahir el-
Ciircani’nin Delailu’l-I’caz ve Esraru’l-Belaga’s1 gibi eserlerin adlarin zikretmektedir.'

Onsbzde Ibou’1-Esir, eserini bir mukaddime ve iki makale {izerine tertip ettigini, beyan ilminin
usullerini olugturan mukaddimeyi de on fasla ayirdigmi belirtmektedir. Birinci fasilda beyan ilminin
konusu; sekiz tiire ayirdig: ikinci fasilda beyan ilmi igin zaruri olan sarf-nahiv, liigat, eyyamii’l-Arab,
mensur ve manzum keldm, ahkdm-1 sultdniyye, Kur’an ve Peygamber hadislerinin ezberlenmesi, aruz
ve kafiye bil-gisi, diger fasillarda ise hakikat, mecaz, fesahat, belagat, kitabet ve kitabetin esaslan ile
Ofrenme yollari, siir, yet ve hadislerin ¢éziim yollan gibi beyan ve kitabetle mesgul olanlara gereken
giris mahiyetinde 6n bilgiler yer almaktadar.

Makalelerde beyan ilminin fiiruunu ele alinmakta, birinci makalede, lafzi sanatlar ikinci
makalede manevi sanatlar1 agiklamaktadir. ibnu’1-Esir eserin ilk makalesinde lafzi sanatlan agikladig
birinci makalenin ilk kismunda miifred lafizlardan, ikinci kisimda ise edebi sanatlardan olan seci, cinas
ve gegitleri, liizumu mi 18 yelzem, muvizene, muizele, miindferet gibi konulardan sdz edilmektedir.
Eserin ikinci makalesinde ise manevi sanatlardan olan istiare, tegbih, tecrit, iltifat, takdim-tehir, cer ve
atif harfleri, isim ve fiil ciimleleri ile aralarindaki fark, aksiizzahir, istihrag, hicaz ve kisimlari, itnab,
tekrar ve kisimlari, itiraz, kinaye ta’riz, mugalata, bilmeceler, tehalliis, iktidap, tenasiip, mutabakat ve
mukabele, taksim, tefrit, ifrat, iktisat, istikak, irsad, tevgih ve serfkati suriye gibi konulardan sz
edilmektedir.

Ibnu’l-Esir, kitabim1 beyan ilminin degeri, fistiinliiiinii belirten ve Kur’amn icaziyla ilgili
goriiglerini agiklayarak sonlandirmaktadir. Kur’anin manzum degil mensur olmasiyla , nesrin giire
tistlin bir edebi tiir oldugunu belirtmektedir. Kur’anin fesahatiyla miiciz bir beyan oldugunu ifade eden
bnu’l-Esir, bu fesahatin ne fikih, ne matematik ve ne de tip konularmda olmadigim belirtir. I’cazin
manzum kelamla defil mensurla baglantihf oldugunu belirtmektedir. Nazzm sebepleri daha ¢ok
oldugundan siirde iyi olanlarin nesirde iyi olanlara gére oransal agidan biiyiik olduklanm belirtir. Iyi
giir yazan yiizlerce giire kargilik, iyi nesir yazan onlarca kigi bulmak miimkiin degildir. Katip devletin
dayanaklarindan biri iken giir boyle degildir.2

Ibnu’1-Esir siiri 6ne gikaran ve nesire gore, siirdeki hoga giden kapaliliklan iistiin géren, giirin
diger vasiflariyla nesirden iistiin oldugunu belirten es-Sabi’ye itiraz etmektedir.

Ibnu’l-Esir kahramanlik siirleri ve destanlar konusunda franlilarin Araplara iistiin oldugunu
ifade etmektedir. Firdevsi’nin 60 bin beyit olarak nazmettigi Sehname’yi érnek gosteren [bnu’l-Esir
sunlar1 séylemektedir: “Sehname Iranlilarin Kur’an’idir. Onlarin dilinde bundan daha fasih bir kitap
yoktur. Farsga’min Arapga gére denizde bir damla gibi olmasma, bu denli geniglifine ve ¢egitli
sanatlar1 igermesine ragmen Arapca’da béyle bir destan bulunmamaktadir.”™

Tbnu’l-Esir’in bu eseri, bu alanda daha énce yazilan eserlerin sonuncusu niteligindedir. Ondan
once bu konuda ilk defa Cahiz bir takim beyan terimlerini ve bu konuyla ilgili pek g¢ok gahid beyitleri

Kilg, “Ziyaiiddin Ibnu’l-Esir ve Arap Edebiyatindaki Yeri”, s. 106.
?  Kilig, “Ziyafiddin ibnu’l-Esir ve Arap Edebiyatmdaki Yeri”, s, 107.
* el Meselu’s-Sair, Bulak 1282, 5. 503.

518



ortaya koymustur. Daha sonra [bnu’l-Mu’tezz el-Bedi kitabinda beyan ilminin kisimlarim aciklanmgtir,
Ebu Hilal el-Askeri’nin es-Sinateyn isimli eserinde ve ibn Sinan el-Hafaci Sirru’'l-Fesaha’simnda, el-
Amidi Muvazene’'de el-Kadi el-Ciircani’nin el-Vasata’da yazdiklar1 Ibnu’l-Esir’in son halkasimi
olusturdufu zincirin énciileri konumundadir. Abdulkadir el-Ciircani’nin Delailu’l-Icdz ve Esrdiru’l-
Beldga’daki yazdiklart bu zincirin en giiclii halkasini olusturmaktadir. Tbnu’1-Esir ¢agdast olan belagat
ilimlerini, Miftdhu’I-Ulum’da kat1 ve keskin kurallar bigiminde vad’ eden es-Sekkdki ile aymu yoldan
yiirlimemistir. Miftah’tan sonra yazilan et-Telhis’te Kazvini ve sonra Telhis’c serh yazanlar kendi dar
anlayislariyla bu kurallardaki donuklugu daha da artimmglardir. ibnu’l-Esir’le bu gurup arasindaki
fark, o sadece lkurallara uymakla kalmamug, edcbiyat ve belagata felsefi ve mitekkelimlerin
goriiglerinin yer almasina kargt ¢ikmugtir. Tbnu’l-Esir digerlerinden kaideyi agiklanmasim isteyenler
kaide agiklayarak, edebi zevk isteyenlere edebi zevki tattiran pek ¢ok gevahid ve dmege eserinde yer
vermigtir. Ibnu’l-Esir’in kitabinda asrim agan ve en modern edebiyat teorileriyle uyumlu olan
diigiinceler sergilemistir. Edebiyat &gretiminin metotlan ile ¢aligkan bir imam ya da bir mukallid
olman isteyenler icin, Kuran, hadis ve siirin anlamalanm ¢6zme imkanlar, [bnu’l-Esir’in kitabinda
bulunmaktadir. Kitap bunlarla beraber Kur’an icaz1 ve fesahati teorisini ispatlamak hususunda en
kapsamli bir kitaptir. Abdulkadir’i asan ve sadece icaz nazariyesini delillerle nazari olarak
ispatlamakla yetinmemis, bunu ameli olarak ortaya koymustur. O her lafzi ve manevi sanat tiirinde
Kurandan deliller sunmus ve maksad: agiklanustir. Buradan ameli olarak Icaz meselesini net olarak
ortaya koymug, beyan sanatim §Frenmek isteyenleri eZitmigtir.

Kitap onaltinc1 yiizyihn sonu on yedinei yiizyilin basinda sundugu, aktardigy pek gok émekle,
edebiyatin bir tarihi sicili konummndadir. Cesitli asirlardaki érnekleri, onun asrindaki érneklerinden
haberdar olmak isteyen biri Arap edebiyatinun ve elestirinin sekiz yiizyillik seriivenini, Tbnu’l-Esir’in
gairler ve edebiyatgilarla ilgili dogru ve samimi degerlendirmeni okuyabilecektir.1

Ornekler

Ibnu’l-Esir, el-Meselii’s-Sair’de Beyan ilminin ara¢ ve geregleriyle ilgili bilgi verdigi ikinci
boliimde beyan ic¢in gerekli araglarin sekiz oldugumu belirtmektedir. Bu araglarin baginda da Nahiv ve
sarf bilgisinin zorunlu oldugunu ifade etmektedir. Nahiv ilminin konumunun yazi dgrenimindeki
alfabeyi bilmesi gibi zorunlu ve gerekli oldufunu belirten ibnu’l-Esir, beyan ilmini &3renmek
isteyenin mutlaka nahvi bilmesi gerektifine vurgu yapar. “Nahvin bilinmesi gerekir, ancak sarf
bilinmese de olur diyenlere Ibnu’l-Esir, sunlar1 soyler: “Nahiv ve sarf birbirinden miistakil ilim
olmakla birlikte, her biri dijerine muhtagtir.”

Al plisa g ¢ AV e ja Ladsad o b ¢ Ay 3 ila plo Ly pall) g gall) ¢pa JB

Ibnu’l-Esir, sarf-nahv konusunda eksik bilginin kisiyi, tehlikeli bir duruma, sbzlerinde ve
yazilarinda lahn’a sevkettifini belirtir. Konuyu dnemsemeyen bazi ediplerin nahivei olmayamin bile
yapmayacaf biiyilk, fahiy hatalar yaphfna dikkat gekmekte ve ashnda kiginin ihmalkarhk ve
dnemseme yiiziinden biiyiik bir hataya diigebilecegini belirtir, Bu duruma Unlii Sair Ebu Nuvas’in bir
beytini érnek verir:

Al (e gl e 40 Pluaa Lgadi g (a5 S 9 g kda s

Sairin “g A « ve “@ 28" geklinde “Jadl jsmi tafdil kalibmdan ismi tafdil yapilmasinin caiz
olmadifim, burada “Jb* “el” takisin hazfinin hatali oldugunu belirtir. Hazif “adl kalibinda tafdili

olmayan “ 8" By kelime muzaf oldugu takdirde “el” bulunmadan séylenmesi caizdir. Bu beyitte de
izafet yoktur, “el” takis1 da bulunmamaktadir. Dolayisi ile Ebu Nuvas gibi iinlii bir sair basit bir nahiv
kuralim hatali kullanmugtir.

Ibnu’l-Esir’in, sarfnahv konusunda yapilan hatalara verdifi bir baska omek de Ebu
Temmam’n agagidaki siiridir,

1 Ahmed Muhammed Anber, Cevie me'a ibni'I-Esir fi Kitabihi'l-Meseli’s-Sair fi Edebi’{-Katibi ve’y Sair, Daru Nahdati
Misr, Kahire trs. s. 7

519



sl g haiack ettt o g ity CldSnall cpallll adtil

Burada sair “<aUbl” kelimesini hatali kullanmigtir. Zira kelimenin dogru kullanmm “csakit” dir,
Zira “¢\& / Te” harfi iki yerde “9lgf! / vav” dan dbniistiiriiliir. Birinde buradaki gibi kiyas
miimkiindiir, kiyas yapilabilir. Bu kelimenin asl “aby - ah g diir. Kelime diger infeale kaliba gegince
«dlaif « olur, «slaf seklinde olmaz. Kiyasi olmayanlara ornek “sl9” kelimesinin “olad”
déniigmesidir. Bir baska 6mek “OMSY kelimesidir. Bunun da siilasisi “d$2 — JSg” diir. Istihsan
amaciyla “vav” harf, “te” doniigtiiriilmiigtiir.

Burada Ebu Temmam gibi bilyiik bir sair basit bir sarf kuralim hatali kullanmgtir.

Ibnu’1-Esir’in, sarf-nahv konusunda elestiride bulundugu bir bagka sair de el-Miitenebbi’dir.

AN LSua gt g 4 i & i 08 LIS ) e 1S3

Burada sair tesniye/ikil olmas1 gereken bir kelimeyi ¢oful yaparak hataya diigmiigtiir. Zira
herkes devenin iki ayag oldugunu bilir. Burada “448)” kelimesi “O\Sy” geklinde miisenna olmasi
gerekirken “<4S ;7 seklinde sdylenmistir. Boyle ¢ok basit bir husus el-Miitenebbi gibi bir gairin
dikkatinden kagmugtir.

Ibnu’l-Esir, selef ulemasmin gorislerini yeri geldiinde elestirmis ve kendi diisiincesi
agiklamigtir. O Ibn Sinan el-Hafaci’yi elestirmigtir. Ibn Sinan el-Hafaci kitabinda, “kelimenin en az
vezinle olmasi, onun giizelliklerindir” el-Miitenebbi’nin

Lg gl pow Dy o g R (Sl agia ol S Dyl S

beyitinde kullandig “W=! 9}y 9o’ kelimesi, bu kurala gore vezin bakimindan uzun oldugu igin,
cirkin/kabih olmustur. demektedir. ibnu’l-Esir bu agiklamaya karsi ¢ikar ve bu kelimenin kabih
olmasinin uzunlukla ilgili olmadifini, kelimenin kendisinde kubh &zelligi oldugunu belirtir. Sunlar
soyler: “Ancak bu kelime “39." geklinde miifred olsaydi kabih olmayacakti.” der ve sbzini
delillendirmek igin Kur’an’dan sl H%“y-‘i” ayetini delil getirir. Ona gore ayetteki kelime dokuz
harflidir. “ca ¥t A aSillidugl” ayetinde kelime on harflidir. Uzun kelime olmasma ragmen kubih
degildir. Her iki kelimede kabih sayilmamaktadir. Oyleyse uzunluk bir kubh/girkinlik 8lgiisii ve sebebi
degildir.

Ibnw’l-Esir, el-Meselu’s-Sd’ir'de ele aldifi 6nemli bir konu da, edebi iiriinlerde
intihdl/agirma”dir. O “serikat/hirsizlik” bagh@ altinda ele aldifi bu olguyu hem edebi sanatlan
incelerken ele almig hem de eserin sonunda genisge incelemistir.' Intihdle lafiz ve anlam iligkisi
acisindan bakan ve lafiz ve anlamun kullanim bigimleriyle intihalle iliskilendiren Tbnu’l-Esir, Ibnu’l-
Esir, intihéli, nesh, selh ve mesh olmak tizere ii¢ kisimda ele almmstir. Nesh, bir lafzin ve anlamin ilave
yapilmaksizin tamarmmmn ya da manamn tamaminin, lafzin ise ¢ofunun ahzedilmesi geklinde ikiye
ayrilir. Nesh intihdline 6rnek Tarafe’nin Imru’u’]-Kays’dan intihal ettigi rivayet edilen “vukGfen” diye
baglayan beytidir. Selh’i on iki kisma ayiran [bnu’l-Esir, Mesh’ i de, iyi bir ifddeyi kotii hale getirerek
almak ve kotii bir ifadeyi iyi hale getirerek almak geklinde ikiye ayirmigtir, Biitiin bu intihal gegitlerini
orneklendiren Tbnu’1-Esir, intihél olgusuna, belli oranda nihdi geklini vermig ve konulan sistematize
etmigtir. Tbnu’l-Esir, el-Meselu’s-Sd’ir'de konuyla ilgili onceki ediplerin eserlerinde yer alan
kavramlar toplu halde takdim etmiy ve intihal olmayan beyitleri de bir edebi sanat olgusu olarak
sumnustur.2

el-Meselii’s-S4ir i¢in Yazilan Serhler ve Reddiyeler

Yazildig1 giinden beri edip ve miinekkitlerin elinden diigmeyen el-Meselii’s-Sdir’e birgok
reddiye ve savunmalara yazilmgtir.?

[bnw’l-Esfr, el-Mesefu 's-54 ‘ir, Daru'n-Nahda, Kahire, c. I, 222-292, IV, 3-5.
2 MLAkif Ozdogan, “Klasik Arap Siirinde Intihgl Olgusu™ KSU Hahivat Fakiltesi Dergisi, sy. 6 (2005) 5.91-93,
¥ Katib Celebi, Kegfii'z-Ziingn, c. I, 5. 1291.

520



Serh veya savunma amagla yazilan eserlerin bir kism gunlardir :

1-Ebii’l-K4sim Mahmiid b. Hiiseyin es-Sencéri, Negrii’'l-Meseli’s-Sair ve Tayyii’l-Feleki'd-
Diir;

2-Seldhaddin Halid b. Aybek es-Safedi, Nusretii 's-Sdir ale 'I-Feleki’'d-Dair;

3- Miiellifi bilinmeyen er-Ruvelii ‘z-Zihir fi Mehdsini I-Meseli 's-Séir;

4- Abdiilaziz b. Isa, Kat’atii’d-Déabir ani’l-Feleki'd-Dair;

Reddiyeler arasindaki en bilinen eser, Ibnu Ebi’l-Hadid’in el-Felekii’d-Ddir ale’l-Meseli’s-Sdir
adl1 eserdir. Eser, el-Meselu’s-Sdir’le birlikte Ahmed el-Hufi ve Bedevi Tabane tarafindan tahkik
edilerek Daru’n-Nahdati Misr tarafindan Kahire’de basiimigtir, ikinci baskisi Daru’r-Rifai tarafindan
1984 de Riyad’da yapilan miistakil bir baskis1 da bulunmaktadur.’

Ibnu Ebi’l-Hadid, kitabin nsdziinde, el-Meselii's-Sdir’i on beg gimliik siire iginde okuyarak
degerlendirdikten sonra kendi, kitabi yazma amacimn, sadece el-Meselii’'s-Sdir'i elegtirmek
olmadifimi, ondaki Gviilen yonleri de ortaya koymak oldufunu agiklammstir. Eserdeki oviilen, giizel
yonlerin (mahmud), Ibnu’l-Esir’in ingas: ve sanat1 olarak belirten ibn Ebi’1-Hadid, yerilen, olumsuz
yonlerin(mezmum) ise, faziletli ve becerikli kigilere kars1 gereksiz itirazi, onlarin eserlerine bakusi,
haksiz elestirileri, kendini ve bilgisini ¢cok Gviip, agin abartmas: oldugunu belirtmektedir.

Ibnu’l-Esir’in kendi eserlerinde gok biiyiik iistiinliik ve bagan oldufunu séylemesinden iic
climle sonrasinda, “Allah bana daha Oncekilerin ortaya koyamadiklanm koyma melekesini verdi,
Sozleri takip edilen bir igtihat derecesini bana nasip etti.” Seklindeki stzlerin gurur ve kibir ifade
ettigini, bir onceki tevazu sozleriyle geligtigini ifade etmektedir.”

Sonug

Ibnu’l-Esir edebi elestiriyi en iyi ve kapsamli yapan elestirmenlerden biri kabul edilmektedir.
Belagat ve edebiyat otoriteleri, onun §limsiiz eseri el-Meselii’s-Sdir’i de onemli edebi ve belagati
konulan en elestirel ve en saglikhi sekilde inceleyen, irdeleyen bir eser olarak kabul edilmektedir.
Temelde bir Belagat usul kitabn ve edebi elestiri kitab1 olarak kabul edilen bu kitap, edebiyat ve
edebiyat le ilgili pek gok hususta en saglikl: ve ézgiir degerlendirmelerin yapildiga bir eserdir. imryu’l-
Kays, Ferazdak, Ebu Nuvas, Ebu Temmam, el-Miitenebbi gibi pek gok biiyiik edip ve sairler ibnu’l-
Esir’in elestirilerine maruz kalmsgtir,

el-Meseldi 's-Sdir, yazildigx giinden giinlimiize, edebiyat, belagat ve edebi elestiri gibi pek ¢ok
alanla ilgili uzmanlarin bagvurdugu temel kaynaklar arasinda yer almugtir. Ibny’l-Esir bu eserinde
sadece seleflerinin goriislerini aktarmarms, onlan elestirmis, yeni fikirler ortaya koymustur. Bu
yoniiyle o ve eseri belagat ve nakd alamnda 6ncii eser konumuna yikselmigtir. Ibnu’l-Esir, kitabinda
belagat tammlarim ve kavramlarim yeniden agiklammg, belagat konularim yeniden simflandirmalarla
zenginlestirilmig ve geligtirilmisgtir.

Bugiine kadar ilgililerinin elinden diiglirmedigi bir eser ortaya koyan Cizreli Ibnu’l-Esir, bu
yoniiyle de bizlere bir mesaj vermekte, belki de bir anlamda, kendisi gibi, gelecege yén verecek,

gelecekte de gecerli olacak eserler yazmamz gerektifine isaret etmekte ve bu alanda bize, oncii
olmaktadhr.

! Kilg, “Ziyaliddin ibnu’l-Esir ve Arap Edebiyatmdaki Yeri”, s. 108
2 Ibn Ebi’l-Hadid, el-Felekii ‘d-Ddir ale’I-Meseli 's-Sgir, Daru’r-Rufai, Riyad 1984, 5. 30-31

521



